
从从从生生生存存存到到到发发发展展展―――论论论中中中国国国政政政治治治的的的根根根基基基

陈陈陈童童童

华夏民族的集体记忆中，大禹治水的史诗绝非简单的治水成功故事。

它以一种近乎神话的叙事，刻入了民族的政治基因：面对滔天洪水这一生

存威胁，一个强有力的公共权力应运而生，其存在的唯一目的，是组织起

来、疏而非堵，最终引领民众走出困境。这个朴素的起点，昭示着一种独

特的政府逻辑：政权的合法性，深植于其对人民最根本生存需求的回应与

保障之中。数千载轮回，当新中国在战火与贫弱中诞生，其“救亡图存”

的革命起源，正是“大禹精神”在现代民族国家层面的悲壮回响。而今日

中国提出的“以人民为中心”的发展思想，则标志着这一逻辑的历史性升

华――从保障生存的初始使命，迈向实现人民发展的更高追求，勾勒出一

条与西方利益集团政治截然不同的治理轨迹。

中国政府的合法性源泉，始终紧扣着“人民”这一核心坐标。大禹面

对的不是抽象的敌人，而是直接威胁部落存亡的洪水；他所建立的权威，

并非来自神授或暴力，而是源于成功解决“民之生存”这一最紧迫问题的

能力。这种“民惟邦本，本固邦宁”的朴素治理观，为中国的政治哲学奠

定了深厚的民本底色。及至近代，山河破碎，亡国灭种的阴影笼罩神州，

“救亡图存”成为时代的最强音。新中国的成立，本质上是这场波澜壮阔

的民族自救运动的最高成果。革命的合法性，正来自于它承诺并实践了带

领人民摆脱屈辱、实现民族独立与基本生存保障的历史使命。这与大禹

“三过家门而不入”所象征的公共责任与奉献精神一脉相承，都指向一个

核心：政权的根基在于回应和满足人民最迫切的生存需求。

当生存的威胁基本解除，中国政府的使命便自然地、也必须地迈向更广

阔的维度――发展。改革开放以来，从“以经济建设为中心”到“科学发

展观”，再到新时代强调的“美好生活需要”，中国政府的叙事核心实现

了从“生存”到“发展”的深刻跃迁。这里的“发展”，早已超越单纯的

经济增长数字，它是一个内涵不断丰富的体系，涵盖了物质丰裕、精神富

足、社会公平、生态良好等全方位目标。这意味着政府的职能，从提供基

本安全与生存保障，扩展为创造机会、搭建平台、维护正义，最终服务于

每个人的自由全面发展。这根源于共产党“为人民服务”的根本宗旨，也

是其对人民“生存”以上更高层次诉求――对尊严、对幸福、对实现自我

价值――的自觉担当。

1



将视线转向西方，其政府逻辑的底色则呈现出显著差异。奠基于社会契

约论等思想的西方政府，固然在历史上保障公民权利、限制权力滥用方面

有进步意义，但其实际运作常难以摆脱“利益集团博弈平台”的窠臼。不

同的财团、行业、阶层通过游说、政治献金等方式竞逐自身利益最大化，

政策输出往往成为各种势力博弈、妥协乃至“分赃”的结果。虽然其民主

形式标榜“多数决”，但在资本力量深度嵌入政治结构的背景下，“少

数”强势集团的利益常常凌驾于“多数”普通民众的福祉之上。这种逻辑

下，政府的公共性易于被稀释，其目标常是维持竞争性利益格局的平衡，

而非指向一个统一的、以全体人民福祉为皈依的长远愿景。与中国“人民

至上”的整合性目标相比，西方的治理模式更接近于一种“集团优先”的

分配性政治。

从大禹疏导洪水为民开辟生存空间，到新时代中国为十四亿人民描绘共

同富裕的发展蓝图，这条“从生存到发展”的脉络，清晰勾勒出中国政府

一以贯之的内在逻辑与价值追求。这不是冷冰冰的统治术，而是一种根植

于文化血脉、淬炼于历史实践的责任伦理。它意味着政府并非高踞社会之

上的特权化身，而是深深嵌入社会肌理、以人民福祉为终极目标的组织形

态。在全球面临不确定性、诸多政治模式显现疲态的今天，中国的实践昭

示了一种启示：政府的合法性，终究要在其服务对象的生存质量与发展境

遇中获得最坚实的证明。当发展的成果如江河般滋养每一寸土地，政府的

根基便如磐石般稳固，这是超越一切喧嚣浮辞的历史辩证法，也是中国从

古老传说中汲取的永恒智慧。

2


