
谈谈谈一一一谈谈谈求求求真真真

陈陈陈童童童

(一)

根据与现实的关系，可以将真作一个谱分解。在谱的一端是数学上的

真，数学上的真可以完全离开现实世界，只要逻辑上真。紧接着数学真的

是自然科学的真，它需要通过实验检验，但它首先得在逻辑上真，因为需

要实验检验，所以自然科学的真无法离开现实，但它也不是与现实合一

的。

接下去是社会科学的真，社会科学的真只能通过实践来定义，因为它没

有真正的逻辑上的真，从这个意义上来说社会科学的真与现实中的实践是

合一的，这就是中国传统所谓的知行合一。比如亚当斯密的国富论之所以

真，是因为它推动了现实，这才最终定义了它的真。再比如中国儒家体系

之所以真，是因为它构建了传统中国的现实，这才定义了它的真，而当中

国从传统进入现代以后，儒家体系还有多少真就需要通过现实实践来重新

定义了。

(二)

传统中国真正走错的地方在于，主要是采用了求诸于权力或者权威的方

式来解决如何判断真知的问题，而没有发展出如何判断真知的普遍办法。

只到了后来王阳明被皇帝打了屁股以后可能对权力失望了，才提出社会科

学判断真知的方法，即前面说的知行合一。

可以说在如何判断真知这方面，整个人类文明的轴心时代只有古希腊走

对了，就是通过不言自明的公理，然后通过逻辑推理的方式来得到真知，

当然后来在伽利略的时代又加进一种新的判断方法，即通过实验。也许是

因为我们的诸子百家时代结束得过早吧，如果诸子百家继续辩驳下去，也

许我们也能得到一些科学的办法，至少能得出实践是判断真理的唯一标准

这样的初步结论吧。

当然庄子也很关心如何判断真知的问题，他所谓的故先有真人而后有真

知也是有道理的。要想求得真知，的确对人是有要求的，不可能人人都是

伽利略牛顿。但问题是，你如何判断谁是真人呢？正常来说你只能先判断

1



谁得出的是真知，由此才可能反推这个人是真人。但庄子恰恰没有给出判

断真知的方案。

当然孔老夫子也说过知之为知之，不知为不知，是知也。但这作为个人

修养的准绳是有道理的，却不能成为一个社会判断真知的准绳。毕竟，只

有少数人能清楚地意识到什么是自己真懂的，什么是自己其实没搞懂的。

而如果没有判断什么是真知的普遍办法，社会也不能把这些人识别出来。

(三)

关于求真还有一个重要的方面值得指出。那就是求真的第一步在于清

楚地区分主客观。比如，对一个色盲来说，他可能不知道红色为红色，但

是谁又能说正常人的色感就是真色感呢？所以，色感这种东西是主观的，

并不存在一个客观的真正的色感。但是1+1存在一个客观的真正答案，就

是2。所以，求真的第一步就是要能区分什么是主观的，什么是存在客观答

案的，实际上物理学就是从这种区分中萌发出来的。

这个问题远没有那么平凡，比如苏东坡写，”横看成岭侧成峰，远近高

低各不同。不识庐山真面目，只缘身在此山中。”这就说明苏东坡在这里

没有能够区分主客观，他没有意识到，庐山面目这样的问题其实是主观

的，庐山并不存在一个真面目，这不是身在山中还是山外的问题。存在客

观答案的是自由落体10秒钟会下落多少这样的问题。因此如果你拼命对庐

山真面目格物致知，那你的努力就是徒劳，但是，如果你去研究物体自由

下落的规律，那就能得到真正的答案。

2


